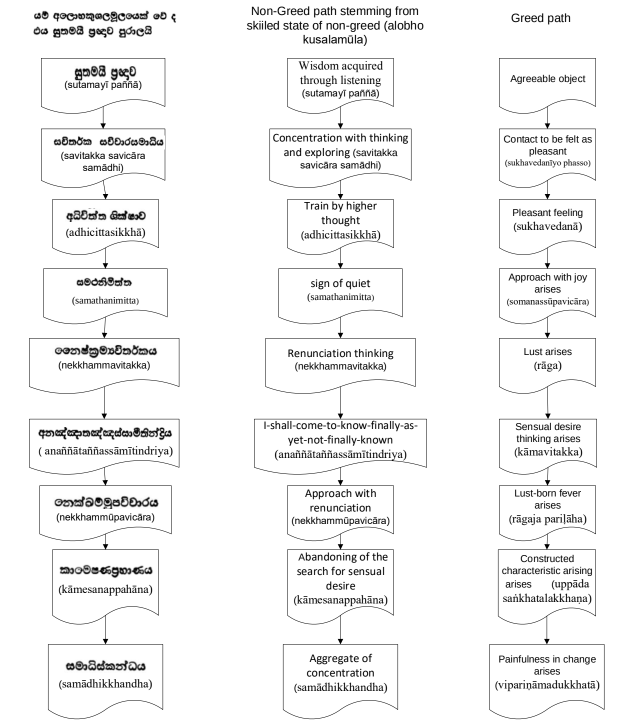
# Aloba Non-greed

My immense gratitude to the great Noble council of Akanitta brahma realm 26/04/2016



#### **1.** Wisdom acquired via listening (Sutamayī paññā)

The wisdom acquired through listening is called **'Sutamayī paññā'**. This includes hearing Dhamma from Tathāgata or his disciples. Which Dhamma one would hear?

- 1. Noble truth of suffering
- 2. Noble truth of cause of suffering
- 3. Noble truth of cessation of suffering
- 4. Noble truth of the path leading to the cessation of suffering.

The above dhamma includes arising and passing away phenomena of suffering. What indicates and determines from the arising phenomena is the suffering. Knowing and understanding the suffering is included in the 'Sutamayī paññā'.

සැතමය පුඥාව

සුැතමය පුඥාව යනු කුමක්ද? යම් ධර්මයක් තථාගතයන් වහන්සේගෙන් හෝ ශුාවක සංඝයා වහන්සේලාගෙන් අසා දැන ගන්නේ, එය මෙනෙහි කරයි. කුමන ධර්මයක්ද? දූක බව අසා දැන ගනී. දූක්ඛ සමූදය බව අසා දැන ගනී. දූක්ඛ නිරෝධය බව අසා දැන ගනී. දූක්ඛ නිරෝධගාම්ණී පට්පදාව බව අසා දැන ගනී.

මෙහි සමුදය අස්ථංගමය ඇතුලත්ය. යම් සමුදය දහමක් වේද, එය මගින් නිශ්චය කරන්නේ, ව්දෳාමාන කරන්නේ, දූක්ඛයමය. මේ බව හොඳින් දැන ගන්නේ, වටහා ගන්නේ, එය සැතමය පුඥා කොටසට ඇතුලත්වේ.

# 2. Concentration with thinking and exploring (savitakka savicāra samādhi)

There are four Abidings

- 1. Dibbavihāra -heavenly abiding Four Jhana meditations
- 2. Brahmavihara divine abiding Four measureless states
- 3. Ariyavihāra– Noble abiding Four noble attainments (They include 37 factors of enlightenment- sattatimsa bodhipakkhiyā dhamma )
- 4. Āneñjavihārā Imperturbable abiding Four formless concentrations

Concentration with thinking and exploring (savitakka savicāra samādhi) consists of at least one from each of the above four Abidings. For example, we may have first jhana, immeasurable state of loving kindness (mettāappamāņa), stream entry (sotapanna), space is infinite (ākāsānañcāyatana).

# සව්තක්ක සව්චාර සමාධ්ය

දිබ්බව්භාර, බුහ්මව්හාර, අරියව්හාර, ආනෙඤ්ජව්හාර යන සතර ව්හාරයෝ සව්තක්ක සව්චාර සමාධ්යට ඇතුලත්වේ.

මෙම විහරණයන්ගේ සම්පූර්ණත්වය මෙයින් අදහස් නොවේ. අඩු තරම්න් ඵක් විහරණයකින් ඵක් ධර්මයක්වත් තිබ්ය යුතුයි.

එනම් අරිය ව්හාරයේ කොටස් 4ක් වන්නේ, අඩු තරම්න් සෝවාන් ඵල ච්ත්තය හෝ තිබ්ය යුතුයි. බුහ්ම ව්හරණයෙන්, මෙත්තාව හෝ තිබ්ය යුතුයි. ආනෙඤ්ජ ව්හරණයෙන්ද ඵසේය.

# 3. Train by higher thought (adhicittasikkha)

Train by higher thought consists of first to fourth Jhana concentrations after removal of the following;

- 1) Volitional formations that construct neither perception nor non-perception (Nevasaññānāsaññāyatana) as the first instance and then
- 2) Perceptions of formless sphere Jhana as the second
- 3) Perceptions that assign permanency to the form.

Such removal creates the base for train by higher thought (adhicittasikkha) and it includes the wisdom (panna) of right knowledge (sammāñāṇa). It is worded this way as such panna does not neglect to remove suffering.

# අධ්චිත්ත ශික්ෂාව

නෙවසක්දක්දානාසක්දක්දායතන සාදන සංස්කාරයන් පළමුව ඉවතලන්නේ, දෙවනුව අරූප ධාාන සංඥා ඉවතලන්නේ, තුන් වෙනුව රූපයට නිතාය යැයි එකතු කරන ලද සංඥා ඉවතලන්නේ නම් අධ්චිත්ත ශික්ෂාව සඳහා පදනම සකස් වන්නේය.

සම්මා ඥානය තුළ ඇති පුඥාව අධිචිත්ත ශික්ෂාව තුළ ඇත.

#### 4. Sign of quiet (samathanimitta)

Train by higher thought (adhicittasikkha) includes the wisdom (panna) of right knowledge (sammāñāṇa) and with this wisdom, if there is anything to be abandoned, we abandon it. This is termed as "sign of quiet" (samathanimitta).

සමථ නිම්ත්ත

සම්මා ඥානය තුල ඇති පුඥාව අධ්චිත්ත ශික්ෂාව තුලට කාවදිත්තේ, යම් ධර්මයක් පහ කළ යුතුද, එයට සම වදී. මෙය සමථ නිම්ත්ත යැයි හඳුන්වනු ලැබේ.

#### 5. Renunciation thinking (nekkhammavitakka)

- From the sign of quiet" (samathanimitta), we reach renunciation (nekkhamma) of unskilled states of the mind (akusal).
- In this instance, the end of skilled states of mind is the Nibbana.

## නෙක්කම්ම විතක්කය

සමථ නිම්ත්ත තුලිත් ඇති වෙත්නාවූ නෙක්කම්මය මගින් අකුසල ධර්මයන් පුහාණය කරයි. මෙහිදී කුසලයේ කෙළවර වන්නේ නිර්වානයයි.

#### 6. I-shall-come-to-know-finally-as-yet-not-finally-known (anaññātaññassāmītindriyam)

Effort is made to know the four noble truth that has not yet fully known. This effort is three folds;

- Effort to prevent the arising of unarisen evil unwholesome mental states.
- Effort to maintain wholesome mental states that have arisen, not to let them fade away
- Effort to produce unarisen wholesome mental states.

What are the unarisen wholesome mental states?

If we regard as self anything that is not directed towards Nibbana then we get rid of them. These
are the attainment of Jhana (Jhana samāpatti ) ranging from 4<sup>th</sup> to 8<sup>th</sup> Jhana.

# අනඤ්ඤාතඤ්ඤස්සාම්තින්දිය

අවබෝධ නොවුනාවූ යම් චතුරාර්යෳ සතෳ ධර්මයක් වේද, එහි අවබෝධය ලබා ගැනීම සඳහා ව්රිය ආරම්භ කරයි. මෙය තුන් ආකාර වන්නේය.

- אුපත් අකුසල් තොඋපදවයි.
- 2) උපත් කුසල් නොනැසී පැවතීම සඳහා ව්රිය උපදවයි.
- 3) නොඋපන් කුසල් ඉපදීම සඳහා ව්රිය උපදවයි.

නොඋපත් කුසලය කිම? නිවතට යොමු නොවූ යම් දහමක් තමා කර පවත් වත්තේද, එය ඉවත් කිරීමයි. මෙම ධර්මයෝ සමාපත්ති ධර්මයෝ වත්තාහ. එය 4 වන ධෳානයේ සිට 8 වන ධෳානය දක්වා වූ සමාපත්තීත් නිසා ඇති වන ස්වභාවයකි.

### 7. Approach with renunciation – (nekkhammūpavicāram )

When one is successful in getting rid of the attachment to the attainment of Jhana (Jhana samāpatti ) ranging from 4<sup>th</sup> to 8<sup>th</sup> Jhana then he accomplished the "Approach with renunciation" –(nekkhammūpavicāra)

# තෙක්කම්ම පව්චාරය

4 වන ධාානයේ සිට 8 වන ධාානය දක්වා වූ සමාපත්ති ධර්මයෝ පහ කරන්නේ තෙක්කම්ම පව්චාරය සම්පූර්ණ කෙරේ.

#### 8. The abandoning of the search for sensual desire (kāmesanappahāna)

When one accomplish the "Approach with renunciation" –(nekkhammūpavicāra) in every aspects of it then he reaches the **abandoning** of the search for sensual desire (kāmesanappahāna). What sort of search for sensual desire?

• Whatever desire and attachment to be born and to live in a Jhana world.

තෙක්කම්ම පව්චාරය සියලු අංගයන් සහිතව පවත්වන්නේ නම් එමගින් **කාමෙසනාව** දූරු කරයි. කුමන කාමෙසනාවක්ද?

- යම් ධාාන තලයක ඉපිද එහි ගත කිරීමට ඇති ආශාවය. මෙසේ සමාධ් ස්කන්ධය පරිපූර්ණ කෙරේ.
- 9. When such desires and attachments are abandoned then he fulfils the aggregate of concentration (samādhikkhandha)